календарь

# время испытаний и душевного очищения

### С 7 МАРТА ПО 23 АПРЕЛЯ – ВЕЛИКИЙ ПОСТ

Протоиерей Александр Орлов

преддверии самого главного Впраздника в христианстве – Светлого Воскресения Христова идёт время испытаний и душевного очищения – период Великого поста. Традиции проведения богослужений в Великий пост отличаются от служб вне великопостного периода. Все службы направлены на очищение и сосредоточение на покаянии – отмаливаем грехи, которые мы совершили. Давайте более подробно рассмотрим, что такое пассия в Великий пост.

Пассия – одна из самых любимых народом служб. Она входит в сокровищницу молитвенного наследия вместе с Каноном Андрея Критского, Последованием Страстей Христовых и Марииным стоянием. Эти четыре минорные службы относятся к величию и радости Пасхи, как ключ к замку. Пасха была намного беднее, если бы не было этих печальных, проникновенных и умилительных служб, открывающих человеку глубину Любви Бога к Своему творению.

Последование пассии бывает четыре раза в год – по числу евангелистов: во второе, третье, четвертое и пятое воскресенья Великого поста. Как ясно из названия, на этих службах вспоминаются спасительные страдания Господа Иисуса Христа. За каждой пассией прочитываются евангельские повествования

Кроме того, на пассии мы слышим некоторые трогательные песнопения из богослужения Великой Пятницы – дня телесной смерти Господа.

«Слыша Пилат кроткия Твоя глаголы, аки достойнаго смерти предаде Тя на пропятие, аще и сам свидетельствоваше, яко ни единыя вины обрете в Тебе: руце убо свои умы, но сердце оскверни; мы же, чудящеся тайне вольнаго страдания Твоего, со умилением зовем: Иисусе, Сыне Божий и Сыне Девы, от сынов беззакония умученный;

Иисусе, поруганный и обнаженный, даяй лепоту кри-

ном сельным и одеваяй небо облаки.

Иисусе, насыщенный ранами, пятию хлебы пять тысящ насытивый;

Иисусе, Царю всех, вместо дани любве и благодарения жестокия муки приемый.

Иисусе, нас ради весь день язвленный, уврачуй язвы душ наших;

Иисусе, Сыне Божий, помяни нас, егда приидеши во Царствии

Также исполняется прекраснейшая стихира «Приидите, ублажим Иосифа приснопамятного», которую поют во время целования Плащаницы Христовой. Перед чтением Евангелия звучит прокимен «Разделиша ризы Моя себе, и о одежде

Моей меташа жребий...» Эти и другие молитвы возносят нас на Голгофу, вновь и вновь напоминая о конечной цели Поста – сораспятии со Христом.

Особенно любимы русскими те службы, в которых народ молится вместе со священством рядом. Народ Божий не разделён преградой иконостаса, а един. Едиными устами и единым сердцем мы сливаемся в единое тело Церкви. Службы эти хороши не только единодушием церковного народа, но и тем, что это единое тело мощным движением устремляется к Богу.



Пассия – это слова страсти. Это служба в воспоминание Страстей Христовых. Казалось бы – как может возникнуть умиление или просветление от созерцания картин мучений Христа, Его душевных страданий, предательства друга

неправого суда или зверств римских воинов?

Что же происходит с сердцем христианина на пассии? Оно сжимается от жалости к Иисусу. Слова, бросаемые Спасителю в лицо первосвященниками, бьют в самое сердце. Оно вздрагивает, как от удара, от слов толпы, ревущей: «Распни!» Оно сокрушается, когда слышит о глумлении солдат над невинным человеком, от плевков, коленопреклонения и ударов палкой по голове.

Жалеть – значит быть рядом. Жалеть, значит разделить боль. Жа-

> леть, в данном случае, значит стать ближе ко Христу. Вера – видение себя рядом с Богом. Вера – такое состояние, когда Бог видится на расстоянии вытянутой руки. Как раз сердце, умилённое страданиями Христа становится нежнее и способно слышать тонкий голос неба.

У Бога времени нет. Он вечно рождается, Он вечно приносит Себя Отцу в жертву любви. Проекция этой прекрас-

ной жертвы в наш мир, изуродованный злобой, проявляется как вечно (по земным меркам) длящееся Распятие. В этом Распятии продолжает принимать участие человечество.

Продолжение на странице 4.

### сила слова

Священник Валерий Шабанов

**/**аждый христианин, вступая на **К**поприще Великого поста должен как можно больше отречься на этот период от внешней суеты и направить свой взгляд внутрь себя. Богослужение - самое лучшее подспорье для работы христианина над собой, а внимательное чтение богослужебных текстов поможет правильно сориентироваться в деле покаяния и исправления себя.

По традиции и предписаниям церковного устава в первую седмицу Великого поста читается особый канон, написанный преподоб-

ным Андреем, епископом Критским. Каждый христианин должен обязательно найти для себя время, чтобы посетить богослужение канона, либо молиться дома, вдумываясь в слова канона.

Великим постом канон преподобного Андрея Критского прочитывается дважды. На первой седмице он разделяется на четыре части и прочитывается в первые четыре дня. Полностью он прочитывается на утрени четверга 5-й седмицы. Особое внимание заслуживает то, что автор канона использует большое количество символов, которые очень поэтичны, но весьма точно передают суть проблем.

Очень глубоким по своему содержанию и по манере исполнения является кондак 6-й песни.

«Душе моя, восстани, что спиши? Конец приближается и имаши смутитися. Воспряни убо, да пощадит тя Христос Бог, везде сый и вся исполняяй».

На русский язык это можно перевести так: «Душа моя, душа моя, восстань, что ты спишь? Конец приближается, и ты смутишься; пробудись же, чтобы пощадил тебя Христос Бог, Вездесущий и все наполняющий».

Наше время преисполнено всякими нестроениями, и человек XXI века настолько увлекается новост-

ными лентами и переживанием политических обстоятельств, что теряет мир в душе.

Действительно наша отчизна переживает очень непростое время. Но как мы можем ей помочь своими переживаниями, осуждением или поддержкой?!

Лучше всего подходят слова преподобного Серафима Саровского:

«Стяжи дух мирен и тысячи вокруг тебя спасутся». Смысл этого изречения весьма глубок – если ты хочешь помочь кому-то в жизни, помоги сначала себе, содержи в мире собственный духовный мир, и тогда окружающий мир заметно преобразится.

# ДЕНЬ ПРАВОСЛАВНОЙ КНИГИ

**т**жегодно 14 марта в России отме-**L**чается День православной книги. Праздник был установлен 25 декабря 2009 года решением Священного Синода Русской Православной Церкви по инициативе Патриарха Московского и всея Руси Кирилла. Праздник приурочен к памятной дате - 14 марта (1 марта по старому стилю) 1564 года на Руси вышла первая печатная книга «Апостол», изданная диаконом Иваном Фёдоровым в Москве. Эта дата стала отправной точкой начала официального книгопечатания на Руси. С 2010 года День православной книги отмечается во всех епархиях Русской Православной Церкви. Череда праздничных событий прошла и в Истринском благочинии Одинцовской епархии.

ном слове протоиерей Вадим Сорокин поблагодарил школьников за интересные ответы и посоветовал чаще читать православную литературу. В кабинете по ОПК была организована выставка литературы для учащихся и преподавателей. Во время работы круглого стола священнослужители поблагодарили директора школы и педагогический коллектив за творческую работу в деле духовного воспитания школьников. Священники, продолжая добрую традицию, передали в дар школьной библиотеке экземпляры православных книг.

Основные праздничные события на приходах благочиния состоялись в воскресный день 13 марта. В воскресной школе Георгиевского храма города Дедовска прошёл открытый

Затем настоятель храма протоиерей Димитрий Подорванов пригласил всех присутствующих на выставку старинных книг. Священнослужитель рассказал об их истории и назначении. В этом учебном году силами преподавателей для детей был придуман новый квест. Ребят поделили на пять равных команд. Учителя вместе с помощни-

ками отвечали за пять станций: «Псалтирь», «Апостол», «Иконописная мастерская», «Библиотека» и «У Мамврийского дуба». На каждой станции команда проходила интеллектуальное испытание. По итогам игры одна из команд

стала победителем, каждый участник получил сладкий приз, а команды – памятные грамоты.

15 марта в Истринской центральной библиотеке имени А. П. Чехова состоялась встреча со студентами Истринского педагогического колледжа, посвященная дню православной книги. Клирик Мироносицкого храма города Истры, священник Пантелеимон Павлушенко рассказал будущим преподавателям об

«В этом учебном году силами преподавателей для детей был придуман новый квест»

истории книгопечатания на Руси и её тесной связи с православием. Так же на встрече присутствовала уполномоченная по правам человека в

городском округе Истра О. В. Кузнецова. В беседе были подняты вопросы важности книг в повседневной жизни и сохранения книжного







11 марта в Воскресной учебновоспитательной группе при Крестовоздвиженском храме села Дарна состоялось занятие с учащимися, посвящённое празднованию дня православной книги. Педагог Елизавета Смирнова ознакомила ребят с основным содержанием некоторых православных церковных книг. Учащиеся на уроке узнали об основателе книгопечатания в России и познакомились с церковно-славянской письменностью.

В тот же день в Костровской средней школе учитель основ православной культуры Е. Л. Пилипочкина провела открытый урок в 4 классе, который посетили настоятель Никольского храма села Мансурово протоиерей Вадим Сорокин и настоятель Христорождественского храма села Юркино иерей Михаил Сорокин. В заключительурок, посвящённый дню православной книги. На сцене актового зала была оформлена тематическая выставка книжных изданий с информационными плакатами о богослужебных книгах. На протяжении многих недель всех приходящих в здание школы встречала выставка рисунков кружка рисования под руководством Н. В. Дмитриевой, где представлены животные, упомянутые в Священном Писании. Юные художники представили зрителям свои работы, зачитали отрывки из Евангелия, в которых упоминаются изображённые ими существа. Учащиеся школы пономарей прочитали Евангельские отрывки с упоминанием животных на церковнославянском языке из старинного напрестольного Евангелия. Ученица школы Василиса Юдина рассказала о символах четырёх евангелистов.

В тот же день в воскресной школе Мироносицкого храма города Истры прошёл урок, посвящённый празднику. Преподаватель школы – клирик храма священник Пантелеимон Павлушенко – рассказал ребятам об истории книгопечатания и особенностях церковнославянского алфавита. Затем дети познакомились со старинными церковными книгами: Служебником, Минеей, Псалтирью. Каждый мог прикоснуться, полистать, своими глазами увидеть отличие от современных печатных изданий. В воскресной школе Иоанно-Предтеченского храма 13 марта тоже состоялся открытый урок, посвящённый дню православной книги. После богослужения настоятель храма, протоиерей Александр Орлов рассказал юным прихожанам и их родителям об истории икон храма.

наследия. На память о встрече священник передал от прихода храма в библиотеку книги о святых новомучениках Церкви Русской.

А 16 марта ученики третьего класса Дедовской общеобразовательной школы №4 вместе с родителями и преподавателями посетили Георгиевский храм города Дедовска. Экскурсию для гостей провёл настоятель храма, благочинный Истринского церковного округа прот<mark>оиер</mark>ей Димитрий Подорванов. Священник рассказал детям об устройстве православного храма, о святом Евангелии, о молитве, а так же познакомил собравшихся с выставкой, посвящённой празднику. Отдельно священнослужитель рассказал учащимся о житии мученика Михаила Степановича Строева, новомученика Истринской земли, чья память совершается в 16 марта.

#### ПРАЗДНИК «БЛИНЪ» В МИРОНОСИЦКОМ ХРАМЕ

**7**февраля на приходе Миро-**И** носицкого храма города Истры прошёл традиционный праздник «Блинъ», который в этом году проводился только в формате воскресной школы. Для ребят была приготовлена презентация, по которой клирик храма священник Пантелеимон Павлушенко рассказал детям о подготовке к Великому посту и об особенностях сырной седмицы. Затем был проведён ма-

стер-класс по созданию поделки из теста. Несколько народных игр на улице добавили настроения и аппетита, а в завершение праздника ребят ждало чаепитие с блинами, которые они с родителями приготовили накануне. Настоятель Мироносицкого храма священник Павел Малкин вместе с учителями подвели итоги конкурса на самый необычный блин, все участники получили памятные дипломы.



Мастер-класс по созданию поделки из теста

### ОТКРЫТЫЙ УРОК В ОКТЯБРЬСКОЙ ШКОЛЕ

**О февраля** в Октябрьской сред-**4** Оней общеобразовательной школе села Павловское состоялся **традиционный отк**рытый урок по краеведению и основам православной ку<mark>льтуры. Тем</mark>а занятия: «Почитание новомучеников и исповедников Церкви Русской в православной семье». В проведении урока принимал участие настоятель Петропавловского храма села Лужки священ-

ник Андрей Козырев. В обращении к учащимся священнослужитель обратил особое внимание, что на основе прочного фундамента христианских ценностей сформировалась не только культура, но и духовнонравственный облик человека. От прихода Петропавловского храма первоклассники получили в подарок иконы «Собор новомучеников и исповедников Истринской земли».

### ОБЛАСТНОЙ КАДЕТСКИЙ БАЛ В ИСТРЕ

**О марта** в спорткомплексе «Арена-**О**Истра» города Истры состоялся V Областной кадетский бал, посвящённый 290-летию со дня открытия кадетских корпусов и 350-летию со дня рождения Петра I. Перед открытием мероприятия к собравшимся обратились: председатель совета депутатов городского округа Истра А. Г. Скворцов, директор Первого Рузского казачьего кадетского корпуса имени Героя Советского Союза Л. М. Доватора вице-адмирал В. Г. Доброскоченко, благочинный Истринского церковного округа про-

тоиерей Димитрий Подорванов и другие гости. В бале приняли участие учащиеся кадетских, казачьих кадетских корпусов и классов, хореографические коллективы и даже учащиеся общеобразовательных школ – всего более 350 юношей и девушек. Кадетский бал – это возрождение превосходных историкокультурных русских традиций, это преемственность поколений, а также отличный способ для молодых кадетов и юных барышень продемонстрировать свои таланты, окунуться в яркую атмосферу.



Кадеты в военных мундирах и дамы в бальных платьях

### «ВЕРА БЕЗ ДЕЛ МЕРТВА»

**3** марта после Божественной литургии в рамках епархиальной молодёжной акции «Вера без дел мертва» юные прихожане Георгиевского храма города Дедовска посетили пожилых жителей города, которые в силу жизненной ситуации нуждаются в помощи. Молодые волонтёры Георгиевского храма привезли нуждающимся про-

довольственные наборы, собранные силами прихода Георгиевского храма. Акция «Вера без дел мертва» проходит в Одинцовской епархии с 13 марта по 17 апреля по благословению епископа Одинцовского и Красногорского Фомы. К участию приглашается весь молодёжный актив православных приходов Одинцовской епархии.

### семинар «Школа и храм: пути взаимодействия»

**т** марта в Рождественской 15 средней общеобразовательной школе в селе Рождествено состоялся семинар для директоров школ городского округа Истра и духовенства Истринского благочиния «Школа и храм: пути взаимодействия». С приветственным словом к собравшимся обратились первый заместитель главы городского округа Истра Т. И. Бикмухаметова, директор МОУ «Рождественская СОШ» Л. А. Ачапкина и благочинный Истринского церковного округа протоиерей Димитрий Подорванов. В ходе работы семинара была представлена и принята к исполнению миссионерская карта, согласно которой к каждому учебному заве-

дению прикреплён соответствующий приход. На встрече педагоги Рождественской и Костровской школ, а также Дедовского лицея поделились своими практиками взаимодействия образовательных учреждений с духовенством Истринского благочиния в целях развития духовно-нравственного развития учащихся. Начальник Управления образования городского округа Истра Е. Ю. Шершавина одобрила представленный опыт и выразила пожелание укрепления и расширения такого общения. По окончании встречи все участники семинара проследовали в Христорождественский храм села Рождествено, где был совершён краткий молебен.



Участники семинара – руководители школ и духовенство округа

### день памяти новомученика михаила строева

Отроицкое состоялось праздничное богослужение в день памяти толия Игнашова и духовенства бла-Истринского новомученика Михаи<mark>ла Строева – ст</mark>аросты Троицкого хр<mark>ама села Тр</mark>оицкое. Литургию Преждеосвященных Даров совершил благочинный Истринского церковного округа протоиерей Ди-

марта в Троицком храме села митрий Подорванов в сослужении настоятеля храма протоиерея Анагочиния. По окончании богослужения был совершён праздничный молебен, после которого священнослужители обратились к прихожанам храма со словами назидания и поздравлениями.



Священнослужители во время Литургии Преждеосвященных Даров

# время испытаний и душевного очищения

Начало на странице 1.

В пречистые руки Христа сегодня вбиваются гвозди убийства, блуда, пьянства, жестокосердия и бесконечной лжи. Мы сами можем быть причиной капель крови стекающей с Его рук.

Апофеоз пассии – чтение одного из четырёх Евангелий. И мы, уже подготовленные Акафистом, находим себе место среди персонажей и удивляемся тому, что мы бессильны быть на той высоте, которая предполагает дружбу с Богом.

Не пойти на Канон Андрея Критского и пассию – обокрасть себя или выбросить из пасхального букета лучшую розу. Пасха красна теми мыслями, которые нас посе-

тили на поклонах, теми слезами, что очистили наше сердце.

Русский народ любит эти службы, как любит земля весеннюю грозу. После бури ярче светит солнце, выше летают птицы, сильнее благоухают цветы и свежий воздух приносит радость. Так и буря Акафиста и Четвероевангелия приносит в наше сердце умиление и тонкую радость благодати.

Сердце знает это невообразимое чувство восторга жизни с Богом. На пассии Господь даёт понять, что такое радость Креста. Эта радость не земная. Она приходит с неба, и она – дар Бога. Эта та радость, которой мы будем жить в раю, это та радость, которая уже здесь ложится солнечным светом на наше сердце

и приносит единственно возможное счастье

Вопрос, что такое пассия в Великий пост, не требует специальных разъяснений и дополнительного определения важности этих богослужений для православных христиан. Такие службы настраивают людей на определённый лад и направляют на путь, необходимый для достижения истинного покаяния и очищения души от грешных и недобрых мыслей. Это столь же важно, как и очищение путём воздержания от пищи, а также является подготовительным мероприятием к Пасхе Христовой.

Молящиеся очищают душу и обретают спокойствие, приближаясь духовно к Господу. Претерпевая ли-



шения и духовное воздержание, люди, следующие по пути Господа, приближаются и возносятся выше и ближе к Нему, тем самым не цепляясь за бренные нужды и осознавая всю важность мира и душевных ценностей, стараясь максимально искупить совершённое плохое в жизни и греховные действия и мысли.

### СТАРЫЕ СТРАНИЦЫ

С печатными материалами дореволюционной эпохи, связанными с историей Истринского края, читателей знакомит основатель проекта «Утраченный Божий Дом» – краевед Сергей Носиков (nspnsp@mail.ru). Орфография и пунктуация текстов полностью сохранены.

# ЦЕРКОВНЫЯ ВЪДОМОСТИ

1880 год, №4, с. 66

Въ пустынномъ погостъ Мушкинъ (находится въ лѣсу и отстоитъ отъ ближайшей деревни на разстояніи не менъе версты; жилыхъ строеній въ нёмъ три: домъ священника, домъ причётника и церковная сторожка) Звенигородскаго увзда, въ ночь съ 11-го на 12-е января отъ неизвъстной причины произошёль пожарь, которымъ истреблены домъ и всё имущество приходскаго священника отца Гавріила Шумова. Къ довершенію несчастія, пожаръ случился въ два часа ночи при 25 градусахъ мороза и начался съ свней, такъ что священнику съ семействомъ

пришлось спасаться отъ огня чрезъ выбитое окно. Самъ священникъ ещё успѣл кое что на себя набросить, а жена и престарълая теща его выскочили въ одномъ бѣльѣ и босыя, и страшно обморозились. Священнику, молодому ещё человѣку (онъ священствуетъ около трехъ лътъ) необходимо оказать немедленную помощь и поддержку. <...> До сего времени поступило пожертвованій 72 рубля 50 копъекъ, каковые и отосланы уже мною отцу Гавріилу Шумову. Священникъ Николай Копьевъ. Января 23 дня 1880 года.

### соборование

Священник Алексий Вареников

Соборование (или Елеосвящение) – таинство, установленное для врачевания болезней. В православном Катехизесе сказано: «Елеосвящение есть таинство, в котором при помазании тела елеем призывается на больного благодать Божия, исцеляющая немощи душевные и телесные». Священное Писание ясно указывает на то, что источником болезней является греховная природа человека.

Содержание Елеосвящения раскрывается в Новом Завете апостолом Иаковом: «Болен ли кто из вас, пусть призовёт пресвитеров Церкви, и пусть помолятся над ним, помазав его елеем во имя Господне. И молитва веры исцелит болящего, и восставит его Господь; и если он со-

делал грехи, простятся ему» (Иак. 5:14-15).

В этом спасительном Таинстве человеку преподаётся врачующая благодать Святого Духа. Из слов апостола Иакова видно, что для получения исцеления необходимым условием является «молитва веры». Святые отцы говорят, что в Елеосвящении Господь отпускает забытые грехи. Традиционно совершают это таинство несколько священни-

ков, не обязательно семь, но может совершить и один священник.

Соборование совершается не только для больных людей, но для здоровых физически, так как все люди, к сожалению, поражены духовной болезнью - грехом. Подтверждения этого мы можем найти в трудах святителя Семеона Солунского: «Согрешив, мы приходим к божественным мужам и, принося покаяние, совершаем исповедь прегрешений; по повелению их мы приносим Богу святой елей во образ Его милосердия и сострадательности, в которых блистает божественный и тихий свет благодати: ибо и свет мы приносим. Когда же и молитва приносится, и елей освящается – помазуемые елеем обретают отпущение грехов, как блудница, которая помазала ноги Спасителя и от них прияла помазание на себя».

Протоиерей Александр Шмеман пишет о том, что во время Своей земной жизни Иисус Христос сначала прощал грехи людям, которым затем даровал исцеление, «подлинное исцеление человека состоит не в восстановлении – на время! – его физического здоровья, а в изменении, поистине преложении его восприятия болезни, страданий и самой смерти... Цель Таинства в изменении самого понимания, самого принятия страданий и болезни, в принятии их как дара страданий Христовых, претворенных Им в победу».

Уже с древности (с IV века) известна практика совершения Елеосвящения не в доме у больного, а в

храме. Позже на Западе Соборование стали воспринимать как «последнее помазание», совершая его исключительно над умирающими. Для такого мнения нет оснований, ведь целью Елеосвящения является исцеление человека, а не предсмертное напутствие. Известно, что соборование пришло к нам из Греческой Церкви. В XVII веке этот чин совершался в Великий Четверг и Великую Субботу. Один раз в году, после утрени Великого Четверга, совершалось общее Соборование и в Успенском соборе Московского кремля.

Вещество таинства Соборования – елей (масло). Елей в первые века христианства был важнейшим продуктом питания, а также одним из распространённых медицинских средств. В том же качестве он использовался и в ветхозаветную эпоху. Елей применялся при помазании на царское, священническое и пророческое служение. Например, прокажённые, исключавшиеся на время болезни из числа избранного народа, при выздоровлении принимали помазание от священника в знак обретения чистоты и возвращения в народ Божий.

Медицинское значение елей сохранял и в новозаветную эпоху. Именно елей, а также вино, описаны как врачебное средство в притче Иисуса Христа о милосердном самарянине: «Некоторый человек шёл из Иерусалима в Иерихон и попался разбойникам, которые сняли с него одежду, изранили его и ушли, оставив его едва живым ... Самарянин же некто, проезжая, нашёл на него и, увидев его, сжалился и, подойдя, перевязал ему раны, возливая масло и вино» (Лк. 10:30,33-34).

Итак, с внешней стороны таинство Елеосвящения тесно связано с древней практикой врачевания ран и болезней при помощи помазания елеем. Но церковное таинство к этой практике отнюдь не сводится. Согласно Евангелию, апостолы, по повелению Христову, «многих больных мазали маслом и исцеляли» (Мк. 6:13). Очевидно, что эти исцеления совершались не просто благодаря медицинским свойствам елея, но благодатью Божией, так как апостолы исцеляли силой и властью, полученными от Христа.

В пастырской практике встречаются случаи невозможности совершить над больным полный чин Елеосвящения – например, в больничной палате. В связи с этим Священный Синод благословляет совершение в таких случаях сокращённого чина. Данный краткий чин именуется: «Последование Святаго Елеа, совершаемого поскору».

Соборование должно быть сопряжено и с участием в таинстве покаяния (исповедь) и святой Евхаристии (Причастие Тела и Крови Христовой). Тем самым надо постараться очистить себя от грехов покаянием, приняв елей врачующий, соприкоснувшись с Телом Христовым.

# ПРЕПОДОБНОМУЧЕНИЦА ЕВДОКИЯ КУЗЬМИНОВА

В Истринском благочинии готовится книга, посвящённая подвигу новомучеников и исповедников Истринской земли. Представляем вашему вниманию новую рубрику «Новомученики», в которой автор будет по мере написания публиковать главы будущего издания.

#### Краевед Сергей Мамаев

17августа 1884 года в заштатном городе Воскресенске Звенигородского уезда Московской губернии в семье мещанина Петра Кузьминова родилась дочь, которую назвали Евдокией.

О судьбе преподобномученицы Евдокии Кузьминовой до ареста известно не много. Она окончила трёхклассную начальную школу, а примерно в 1909 году, в 25-летнем возрасте, уехала в Москву и стала нести послушание сестры милосердия в Марфо-Мариинской обители, которую возглавила великая княгиня Елизавета Фёдоровна.



Евдокия Кузьминова. 1938 год

По замыслу Елизаветы Фёдоровны жившие в обители сёстры приносили обеты целомудрия, нестяжания и послушания, однако, в отличие от монахинь, по истечении времени могли создать семью и быть свободными от прежних обязательств. Подобно евангельской Марии, они обращались к духовной жизни, а по примеру Марфы оказывали деятельную благотворительную и медицинскую помощь всем нуждавшимся и обездоленным.

В 1926 году Марфо-Мариинскую обитель закрыли, часть сестёр уехали сами, часть сослали. Евдокия Петровна Кузьминова вернулась в родной город Воскресенск, который вскоре переименовали в Истру. За службу в Марфо-Мариинской обители власти лишили женщину гражданских прав, в 1934 году она подавала заявление в местный горсовет о восстановлении её в правах, но получила отказ.

Будучи глубоко верующим человеком, Евдокия Петровна стала активным членом общины городского Вознесенского храма, для которого наступили трудные времена. Евдокию Петровну Кузьминову, Милицу Ивановну Кувшинову и старосту

храма Надежду Васильевну Семёнову прихожане избрали уполномоченными церковно-приходского совета. Эти три женщины до последнего боролись против закрытия Вознесенского храма в Истре, но их усилия оказались тщетны. В 1934 году богослужения в городском храме прекратились.

Спустя три года настал период наиболее массовых политических репрессий. Одними из жертв стали священнослужители и активные

члены приходов православных церквей. Не удалось избежать этой участи и Евдокии Петровне. Она жила тогда в Истре в доме №19 на улице Первомайская вместе с подругой Милицей Ивановной Кувшиновой. Соседи по улице по требованию сотрудников НКВД подписали против Кузьминовой лжесвидетельства, в которых, в частности, сообщалось, что она в октябре 1937 года будто бы говорила: «Скоро настанет царство антихриста, комму-

нистам-безбожникам конец, сейчас нам надо больше молиться Богу, чтобы фашисты скорее разбили ненавистную власть. Как придут фашисты, то я первая возьму вилы и буду пороть животы коммунистам».

Одного показания было недостаточно, для составления справки об аресте придумали ещё: «В ноябре месяце Кузьминова высказывала гнусную контрреволюционную клевету по адресу законов советского правительства, говорила: "Заключённых в лагерях заставляют работать день и ночь, по пояс стоять в воде, хлеба им дают по двести граммов, люди умирают сотнями от голода и холода – вот вам демократия и сталинская конституция, а людей арестовывают больше, чем когда бы то ни было"». Самое интересное, что приписываемые ей слова о труде заключённых на тот момент являлись чистой правдой!

На основании этих лжесвидетельств, а также того, что она, по мнению НКВД, является «ярой церковницей», было принято решение о её аресте. В среду, 19 января 1938 года, в доме Евдокии Петровны произвели обыск, а её арестовали и доставили в Истринское районное отделение НКВД. В анкете указано: всё, чем владела арестованная Кузьминова – это треть дома и сад, в котором было «пятнадцать корней яблок» да кус-

ты смородины.

Первый допрос был проведён на следующий день: «Следствие располагает материалом

о том, что вы в прошлом являлись монашкой. Дайте показания по этому вопросу». «Я монашкой никогда не была», – ответила Евдокия Петровна. «Вы лжёте, – настаивал следователь, – вам зачитывается справка о социально-имущественном положении и происхождении. Дайте правдивые показания». «По-

вторяю, я монашкой не была», – снова ответила подозреваемая Кузьминова.

Судя по всему, для следователя НКВД не было никакой разницы между сестрой милосердия и монахиней. Он доверял только справке, в которой чётко было указано – «бывшая монашка», хотя монашеский постриг Евдокия Кузьминова не принимала.

Допрос продолжался: «Следствием точно установлено, что вы,



Марфо-Мариинская обитель. 1909 год

являясь ярой церковницей, среди населения города Истры проводили контрреволюционную деятельность. Подтверждаете вы это?» Евдокия Петровна честно ответила: «Да, я являюсь ярой церковницей, но контрреволюционной деятельностью я не занималась». Ответ Кузьминовой в протоколе допроса подчёркнут карандашом.

«Вы лжёте, – злился следователь, – в октябре 1937 года вы высказывали контрреволюционные террористические настроения по адресу руководителей партии и советского правительства. Требуем прекратить запирательства и дать правдивые показания». «Повторяю, контрреволюционных террористических настроений я нигде не высказывала».

Больше сказать по этому поводу ей было нечего. И она, и следователь прекрасно понимали, что показания свидетелей лживые.

На следующий день допрос продолжил начальник районного отделения НКВД: «Кого вы знаете из бывших монашек, проживающих в городе Истре?» Евдокия Петровна не стала ничего скрывать и на этот вопрос следователя тоже ответила честно: «Я знаю Черкасову Екатерину Михайловну и Махонину Анастасию Григорьевну, которые в настоящее время арестованы орга-

нами НКВД. О других монашках, проживающих в Истре, мне не известно».

Допросы продолжались в течение двух суток, сопровождаясь угрозами. На следующий день, 22 января, в

протоколе был зафиксирован всего один вопрос: «Признаёте ли вы себя виновной в предъявленном вам обвинении?» «Не признаю», – ответила выбившаяся из сил 54-летняя женщина.

Не добившись желаемого результата, арестованную Кузьминову отправили в Бутырскую тюрьму в

Москве. В обвинительном заключении ниоткуда появилось ещё одно свидетельское показание. Якобы, в ноябре 1937 года Евдокия Петровна говорила: «Сейчас нужно больше молиться Богу, чтобы Бог помог уничтожить большевиков. Главное, не нужно поддаваться на их удочку и не верить их болтовне».

Начальник Истринского районного отделения НКВД посчитал, что Кузьминова, «будучи допрошенной в качестве обвиняемой, несмотря

на явные улики при проведении следствия, упорно отрицала свою вину, старалась запутать следствие, чем ещё раз показала себя противницей партии и правительства». Под «явными уликами» подразумевались свидетельские показания – других доказательств и быть не могло.

Следственное дело представили на рассмотрение тройки при управлении НКВД по Московской области, в которую входили руководитель областного управ-

ления НКВД, секретарь обкома ВКП(б) и прокурор области. Они имели право приговаривать арестованных лиц к расстрелу, а также заключению на срок от 8 до 10 лет.

Можно только догадываться, открывали ли вообще при рассмотрении эти люди дело Евдокии Петровны Кузьминовой, но 26 января 1938 года тройка приговорила её к высшей мере наказания – расстрелу.

Игумен Дамаскин (Орловский), завершая житие преподобномученицы, написал: «Послушница Евдокия Кузьминова была расстреляна 5 февраля 1938 года и погребена в безвестной общей могиле на полигоне Бутово под Москвой». Всего в тот день в Бутове было расстреляно 247 человек.



Икона преподобномученицы

Спустя полвека, в июне 1989 года, Евдокия Петровна Кузьминова была полностью оправдана. Ещё через 12 лет, 22 февраля 2001 года решением Священного Синода Русской Православной Церкви послушница Евдокия Кузьминова была включена в Собор новомучеников и исповедников Российских XX века от Московской епархии.

«Допросы продол-

жались в течение

двух суток, со-

провождаясь

угрозами»



# образ богородиць в иконографии

«Премудрость созда Себе Дом» (Притч. 9:1)

Священник Андрей Козырев

образ Богородицы занимает особое место в духовной традиции христианства. Церковь прославляет Деву Марию как «родившую спасение миру», «источник духа жизни», «избранную славу человечества», «христианам надежду», «райских дверей отверзение», «честнейшую херувим и славнейшую без сравнения серафим».

Неслучайно изображения Пресвятой в христианском искусстве отличаются разнообразием и своим количеством превосходят даже образ Спасителя. На Руси любовь и почитание Богоматери глубоко вошли в душу народа. Одна из первых церквей Киева – Десятинная, построенная при князе Владимире, была посвящена Богородице.

На Руси образ Девы Марии, возносящий заступнические молитвы к Христу, стал восприниматься как символ высшего покровительства Богородицы. Вера в заступничество Богородицы за человеческий род и всю Русь вызвала появление множества чудотворных икон Богородительницы, среди которых наибольшим почитанием пользовались образы Божией Матери Смоленской, Казанской, Иверской...

На большинстве икон лики Богородицы и Богомладенца изображены строго фронтально, либо в лёгком повороте, не соприкасаясь. Именно таким, как полагают, был образ Богоматери в Константинопольском храме Одигитрии, относимый преданием к

евангелисту Луке. Одновременно появились такие варианты этого торжественного образа, в которых лики Богоматери и ласкающегося к Ней Сына сближены, Младенец касается Своей щекой лика Матери. Так возникли два основных иконографических типа изображений Богородицы.

Первый из них – с несоприкасающимися ликами – назвали Одигитрия и видели в нём список (копию) с легендарной иконы храма Одигитрии. На иконах подобной иконографии, чаще в варианте с прямоличным (анфас) изображением Богоматери и Младенца, встречалась надпись Одигитрия, указывающая, что данная икона является списком (вернее – списком со списка) с чудотворной иконы.

Второй иконографический тип назвали по-гречески Елеуса, в переводе на русский язык – Милостивая, Ласкающая или Умиление. В X-XII веках подобных изображений, от-

личающихся вариантами в деталях, создавалось великое множество; в каждом храме был образ Богородицы. Самыми яркими образами Елеусы стали Владимирская, Донская, Ярославская, Фёдоровская, Волоколамская, Гребневская...



Икона «Не рыдай Мене, Мати»

Иконы типа Елеусы, как правило, поясные. В этой иконографии представлено соединение земного и небесного, выраженное сопряжением нимбов и взаимоприкосновением двух ликов – Божией Матери и Богомладенца. Это символическое изображение Христа и Церкви Христовой. Так как Божия Матерь являет нам пример полного обожения рождённого на земле от земных родителей человека, то есть конечную цель существования Церкви, то в богословии иконы именно Богородица символизирует Церковь Христову.

В русской иконографии «Умиление» стали создавать по определённой иконографической схеме, которая в греческом варианте называется «Гликофилиса» – «Сладкое лобзание». Это наиболее лиричный из всех типов иконографий, открывающий сокровенную сторону общения Матери Божией со Своим Сыном. Иконографическая схема

«Есть особый тип

Елеусы в котором

по-новому раскры-

прочтении образа

вается мистиче-

ский аспект в

Богородицы»

включает две фигуры – Богородицы и Младенца Христа, прильнувшие друг ко другу ликами. Голова Марии склонена к Сыну, а Он обнимает рукой Мать за шею. Бездну нежности и до-

верия между Богородительницей и Сыном открывает нам икона.

Есть особый тип Елеусы в котором по-новому раскрывается мистический аспект в прочтении образа Богородицы. На иконе «Нерыдай Мене, Мати» Пресвятая Богородица представлена Скорбящей, погруженной в молитвенную скорбь о распятом Христе.

Впервые икона Пресвятой Богородицы появилась в Благовещенском соборе Московского кремля в эпоху Иоанна IV Грозного. В XVI веке русские иконописцы стали использовать для композиций икон

гравюры западных мастеров. Название образа было взято из текста 9-й песни Космы Маюмского, которая написана на Великую Субботу.

Икона представляет собой вертикальную композицию: Божий Сын – оплот вселенской Церкви и

центральная фигура иконографии. Христос – Истина, на которую указывают все дополнительные элементы образа. Мессия не подвержен смерти, но намерен вскоре совершить пасхальное преображение.

На иконе обнажённое тело Спасителя представлено на фоне креста и наполовину погруженным в гроб, потому что смерть не забрала Сына Богородицы и складывает своё оружие перед всемогуществом Господа. Гроб и Спаситель отождествляются как Чаша Причастия. Его голова с открытыми глазами «падает» на грудь, а руки крест-накрест сложены у пояса в знак абсолютного смирения перед лицом Жертвы.

Опущенная голова Христа говорит о том, что Он сошёл в ад, разрушил врата подземного царства и освободил праведников, вечно преданных Небесному Отцу. За Его спиной Крест – символ цены, которой было совершено спасение человечества. Богородица обнимает Христа, нежно приникая к Его щеке. Мать оплакивает смерть Сына, с глубокой скорбью и состраданием заключает в объятия Его мертвенное тело. Богородица, оплакивающая кончину Сына, подчеркивает для верующих реальность человечности Христа. Мать Божия представлена в виде живого свидетеля мученических страданий Богочеловека.

Практически это модификация сюжета «Оплакивание», но иконографическая схема построена по принципу «Умиления» – только на иконе «Не рыдай Мене, Мати» Богородица прижимает к Себе не Маленького Иисуса, а взрослого, после его снятия со Креста.

Трагизм иконографии достигает необыкновенного накала – горе Матери безутешно, но, как и во всякой иконе, здесь есть весть о воскресении, она в названии иконы, которое построено на тексте

страстного песнопения: «Не рыдай Мене, Мати во гробе зряща...» Обращение к Богородице идёт от имени победившего смерть Христа.

Само значение иконы «Не рыдай мене, Мати» заключается в искупительной крестной жертве, которая стала наивысшим проявлением любви Божества к человеку: «Ибо возлюбил Бог мир, что отдал Сына Своего Единородного» (Ин. 3:16).

Образ Пресвятой Богородицы близок народной душе, доступен, ему открывается сердце, через него раскрывается нам тайна и глубина богочеловеческих отношений.

### СТАРЫЕ СТРАНИЦЫ

С печатными материалами дореволюционной эпохи, связанными с историей Истринского края, читателей знакомит основатель проекта «Утраченный Божий Дом» – краевед Сергей Носиков (nspnsp@mail.ru). Орфография и пунктуация текстов полностью сохранены.

# ЦЕРКОВНЫЯ ВЪДОМОСТИ

1906 год, №5, с. 60 чину Новгород-

100-лѣтіе церкви Вознесенія Господня въ заштатномъ городѣ Воскресенскъ, построенной въ 1805 году тщаніемъ прихожанъ. Заштатный городъ Воскресенскъ въ XVI веке – «пустошь Котельникова на рѣкѣ Истрѣ Московскаго увзда Суражскаго стана». Близъ этой пустоши въ этомъ же въкъ (въ 1584 году) упоминается деревня Сафатова на той же рѣкѣ Истрѣ». Около 1636 года въ деревнѣ Сафатовѣ состоящей въ вотчинѣ Өёдора Васильевича Боборыкина, а потомъ сына его Романа, строится первая деревянная церковь во имя Воскресенія Христова и деревня Сафатова по церкви стала называться селомъ Воскресенскимъ, пустошь же Котельникова при Романѣ Боборыкинь, какъ заселённая крестьянами, стала называться деревнею. Въ 1656 году Романъ Боборыкинъ село Воскресенское съ деревнями и пустошами продалъ патріарху Никону въ вот-

скаго Иверскаго монастыря. Патриархъ Никонъ въ купленной деревнѣ Котельникахъ построилъ новую деревянную церковь во имя Вознесенія Господня съ двумя придълами Покрова Пресвятыя Богородицы и святаго пророка Илии и деревня по церкви стала называться селомъ Вознесенскимъ. Ближайшія двѣ церкви Воскресенская и Вознесенская по разстоянію не были ровны по положенію: патриархъ Никонъ, какъ видно изъ послѣдующаго, любилъ болъ Вознесенскую церковь и къ ней отъ Воскресенской церкви перевёлъ приходскихъ людей, а церковь Воскресенскую приписалъ къ церкви Вознесенія. Воскресенская церковь, какъ отмѣчено въ приходныхъ окладныхъ книгахъ Патриашаго Казённаго Приказа, в 1656-1665 годахъ «стояла пуста и развалилась и попа и церковныхъ причётниковъ у ней и приходскихъ дворовъ нѣтъ».

### 7

### **Духовная** Нива

## ЧТО ЗНАЧИТ БЫТЬ РУССКИМ

Однажды в литературном журнале «Лексикон» православной школы «Рождество», в номере, посвящённом русской эмиграции, появились небольшие заметки старшеклассников, где они попробовали порассуждать на тему: «Что значит быть русским?».

<mark>Т Тто знач</mark>ит быть русским? Начну **1**с простого. Слово «русский» яв-<mark>ляется прилагател</mark>ьным и означает принадлежность к России. Значит, «ру<mark>сский» – это сод</mark>ержащий в себе всё, чем полна Россия, а это очень многое: история, культура, самобытность, бескрайние просторы, природа, люди, быт... И русский человек - тот, кто не просто содержит это всё в себе или имеет об этом представление, а принимает это за своё собственное, родное. В сущности, это, мне кажется, и есть чувство патриотизма, так или иначе присутствующее в сердце любого человека.

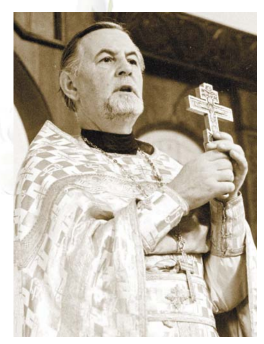
Самое простое определение патриотизма – это ощущение и проявление ответственности за страну, любовь к Родине. Но немецкие фашисты и русские большевики устраивали гетто и концлагеря, сжигали книги и давили гнётом, доводящим до смерти, талантливых людей, мыслителей, только потому, что желали установить в своей стране благоденствие и порядок. Они так понимали любовь к родине. Где тогда грань между патриотизмом и национализмом?

Любовь – это свобода. А свобода, как известно, – это, прежде всего, ответственность, выбор и соблюдение как своих, так и чужих границ, без которых чьи-нибудь права всегда оказываются нарушены. Простейшая истина, до которой человечество дошло не так давно. А сколько ущерба пришлось нанести и людям, и всей планете, чтобы до неё дойти...

Родина – это то место, где человек буквально появился на свет. Но существует и понятие «духовная родина», и оно может совершенно не совпадать с «материальной», географической родиной. Это то место, откуда человек избрал для себя моральные ценности. Таким местом Россия стала, например, для отца Александра Шмемана, всю жизнь прожившего за границей. При его участии была создана Православная церковь в Америке, в которой он служил. Не побывав ни



менее, имел в себе русский дух, о чём, например, свидетельствовало то, как он вёл радиопередачи о России на русском языке (при этом он жил в Америке).



Протоиерей Александр Шмеман

Русский поэт Фёдор Иванович Тютчев, около 20 лет проведший за границей, смог, прекрасно владея европейскими языками и умея держать себя в обществе иностранцев, сохранить в себе «русскость». Поэт никогда не расставался с мыслями о России, о её судьбе. Именно ему принадлежит афористичное четверостишие «Умом Россию не понять...» На мой взгляд, в этом стихотворении сконцентрировано очень многое. Здесь есть и осознание того, сколько несовершенств и несправедливости накоплено в стране на протяжении всей её истории (кровавый период правления Иоанна Грозного и опричнина, Смутное время и закрепощение крестьян, жёсткая политика Петра Первого, дворцовые перевороты, бесчисленные бунты и восстания...), и, с другой стороны, понимание того, что Россия стоит на совершенно особом пути развития (Тютчев по убеждениям был монархистом), и необъяснимая любовь к Отечеству, в которое «можно только верить» – никак по-другому не объяснить всё то, что с ним происходит.

Быть русским – знать Россию, любить, верить в неё. С помощью своих трудов приносить ей пользу для укрепления, развития. Именно это и делали великие русские люди, судьбы которых сложились очень по-разному, но цель, смею утверждать, была одна: помочь достичь

России и людям, живущим в ней, счастливого состояния.
И этими людьми были Александр Сергеевич Пушкин, Николай Васильевич Гоголь, Иван Сергеевич Тургенев, Николай Иванович Пирогов и многиемногие другие люди.

Екатерина

#### СКАЖИТЕ, БАТЮШКА

На вопросы читателей отвечает настоятель Покровского храма села Огниково протоиерей Георгий Круглов.

Приступая к Таинству Исповеди, не всегда открываю все свои грехи, стыдясь их и надеясь, что в следующий раз покаюсь, это меня смущает. Освободит ли меня Господь от всей моей грязи?

Необходимо, в первую очередь, понимать смысл наших взаимоотношений с Богом в части нашего исцеления от грехов. Просто и убедительно об этом говорит святитель Игнатий (Брянчанинов). Святая Православная Церковь признаёт, что нет греха человеческого, которого бы не могла омыть Кровь Господа Бога Спасителя нашего Иисуса Христа. Исповеданием грехов расторгается дружба с грехами. Ненависть к грехам признак истинного покаяния, решимости вести жизнь добродетельную. Грешащего произвольно и намеренно, в надежде на покаяние, поражает неожиданная смерть, и не даётся ему времени, которое он предполагает посвятить добродетели. Один брат спросил преподобного Сисоя Великого: «Отец! Что мне делать? Я пал». Старец отвечал: «Восстань». Брат сказал ему: «Я восстал, и опять пал». Старец отвечал: «Опять восстань». Брат сказал: «Доколе же мне будет восставать и падать?» Сисой Великий отвечал: «Доколе ты будешь взят из этой жизни». Однако ж надо знать, что Бог дал покаяние единственно в помощь немощи нашей – отнюдь не для потачки греху. Дар Божий не должно употреблять во зло, должно обходиться с ним очень благоговейно, благоразумно, осторожно. Когда метут комнату, то не занимаются рассматриванием сору, а всё в кучу и вон. Так поступай и ты. Исповедуй свои грехи духовнику, да и только, а в рассмотрение их не входи. Такое рассмотрение сбивает с толку, приводит в расслабление и расстройство.

Сребролюбие есть одно из страстных состояний грешного человека. Но ведь и без денег прожить трудно, особенно, если есть о ком заботиться. Как разрешить такое противоречие?

Наша вера является критерием и мерой нашего духовного состояния. Оказывается, нет никакого противоречия в том, что сребролюбия следует избегать, при этом стремясь прокормить себя и своих близких. Поверим святым отцам в их суждении о сребролюбии. Например, вот что говорит преподобный Иоанн Лествичник, предугадывая ответ на ваш вопрос. Сребролюбие есть поклонение идолам, дщерь неверия, извинение себя своими немощами,

предсказатель старости, предвозвестник голода, гадатель о бездождии. Сребролюбец есть хулитель Евангелия и добровольный отступник. Стяжавший любовь расточил деньги; а кто говорит, что имеет и то и другое, тот сам себя обманывает. Сребролюбец бывает милостив, пока собирает деньги; а как скоро накопил их, так и сжал руки. Видел я нищих деньгами, которые в сожительстве с нищими духом обогатились духовно и забыли первую свою нищету. Избавление от недуга сребролюбия заключено в стремлении приобрести свойство нестяжания. Сребролюбие есть и называется корень всем злым (1Тим. 6:10); и оно действительно таково, ибо производит ненависть, хищения, зависть, вражды, злопамятство, жестокость и убийства.

### Как научиться любви к Богу, что об этом говорит Священное Писание?

Ответ на эти вопросы лежит в наставлениях святителя Игнатия (Брянчанинова) в его Азбуке духовной жизни. Люби Бога так, как Он заповедал любить Его, а не так, как думают любить самообольщённые мечтатели. Не сочиняй себе восторгов, не приводи в движение своих нервов, не разгорячай себя пламенем вещественным, пламенем крови твоей. Жертва благоприятная Богу – смирение, сокрушение духа. Гордость приводит нервы в движение, разгорячает кровь, возбуждает мечтательность, оживляет жизнь падения; смирение успокаивает нервы, укрощает движение крови, уничтожает мечтательность, умерщвляет жизнь падения, оживляет жизнь о Христе Иисусе. Хочешь научиться любви Божией? Удаляйся от всякого дела, слова, помышления, ощущения, воспрещённых Евангелием. Тщательно изучай заповедания Господа и старайся исполнить их самим делом, старайся обратить евангельские добродетели в навыки, в качества твои. Когда изгладится в тебе памятозлобие, тогда ты близок к любви. Когда сердце твоё осенится святым, благодатным миром ко всему человечеству, тогда ты при самых дверях любви. Но эти двери отверзаются одним только Духом Святым. Любовь к Богу есть дар Божий в человеке, приготовившем себя для принятия этого дара чистотой сердца, ума и тела. Любовь Божия доказывает человеку опытно своё присутствие в нём, и он доказывает свою любовь к Богу внимательною молитвою, не расхищаемою помышлениями о предметах и делах преходящего мира.

### образ смиренного и заботливого пастыря

Двадцать лет назад, 25 октября 2001 года, на 65 году жизни отошёл ко Господу протоиерей Геннадий Сандаков. Он родился 25 декабря 1936 года в деревне Сандаки Котельнического района Кировской области. Его родители были глубоко верующими людьми, и поэтому Геннадий с детства жил церковной жизнью.

В 1953 году он окончил среднюю школу, после чего работал на Баковском лесохимическом участке. Через два года был призван в армию, а по окончании воинской службы стал прислуживать псаломщиком в храме.

В апреле 1960 года Геннадий Сандаков поступил послушником в Почаевскую Лавру. Во время хрущевских гонений, в феврале 1961 года был выписан из Лавры. Некоторое время жил и работал в родных местах, а в 1965 году приехал в Москву, где устроился на работу сверхсрочником в военизированную пожарную охрану. В это время Геннадий познакомился с известной подвижницей благочестия, схимонахиней Ольгой (Марией Ивановной Ложкиной), у которой духовно окормлялся вплоть до её блаженной кончины.

В 1966 году Геннадий поступил в Московскую духовную семинарию, в 1968 году женился на православной девице Александре Степановне Мишиной. 19 августа того же года был рукоположен в сан диакона, а через три месяца во священника. По окончании учебы отец Геннадий совершал своё служение в Московской и Рязанской епархиях.

В 1995 году отца Геннадия назначили настоятелем Троицкого храма села Троицкое Истринского района Московской области. Здесь особенно ярко раскрылись его добрые качества и таланты. Он про-

«Отец Геннадий

заботу пастве

Христовой»

Сандаков отдавал

всю свою любовь и

явил себя как опытный духовник. Многие люди были утешены и обогреты его отеческой любовью. Отец Геннадий отдавал всю свою любовь и заботу

пастве Христовой. Образ смиренного и заботливого пастыря навсегда останется в сердцах духовных чад, прихожан и всех, кто хоть раз соприкасался с этим замечательным человеком.

Двадцать лет тому назад в районной газете «Истринские вести» вышла статья духовной дочери протоиерея Геннадия Сандакова Аллы Горской, в которой она подробно рассказала о том, каким запомнили прихожане своего пастыря:

«День 5 февраля для прихожан Троицкой церкви Истринского района всегда был особенным. Это день Ангела нашего дорогого батюшки Геннадия. Его святой покровитель – преподобный Геннадий Костромской и Любимоградский.

Но в этом году праздник именин заменён печально-горестной панихидой. Не стало нашего доброго батюшки. И чем дальше от нас уходит скорбный день 25 октября 2001 года, тем яснее и отчётливее становится, чем и кем был для прихожан их отец Геннадий.

Внезапная его кончина потрясла. Прощаясь с батюшкой Геннадием, мы прощались с родным, любящим отцом. На отпевании вся церковь рыдала. Мы почувствовали себя сиротами, у которых отняли главного кормильца. Называя его отцом, мы всегда были уверены в его помощи: будь то советом, молитвой, ласковым словом утешения, конкретным делом.

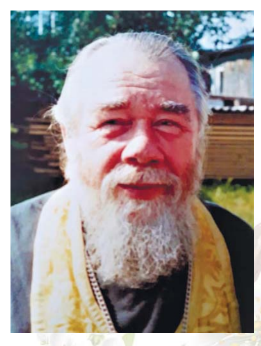
Отец Геннадий всех любил и жалел, был прост и доступен каждому. Троицкая церковь была нашим вторым, а может быть, главным домом, а мы, прихожане — единой многочисленной шумной семьёй. Мы так спешили туда. Батюшка всегда встречал нас с тёплой и доброй улыбкой. Его глаза излучали свет, доброту и любовь. Для него не было чужих бед. Наши проблемы и печали он перекладывал на свои плечи.

Когда в мою семью пришла беда, батюшка воспринял её как свою и помогал на протяжении нескольких лет. Видя, как я горюю и страдаю, батюшка мог позвать в свою келью обедать. За неторопливой беседой потихоньку уходила из сердца тоска, а надежда и вера наполняли душу. Если нужно было куда-то поехать, отец Геннадий откладывал

свои дела и – ехал. И хлопотал. А дел и своих у батюшки свегда было много. Ведь у него осталось четверо детей. И в своей семье он был надёжной опорой.

Были ли у отца Геннадия слабости? Да, были. Но всё покрывала его необыкновенная простота и всеообъемлющая любовь. Ведь Господь Бог — это любовь и милосердие. И отец Геннадий не уставал повторять, что спастись можно не только постом и чтением молитв, а главное любовью и милосердием к ближнему. Много раз в своих проповедях повторял он слова святого апостола Павла: «...если возможно, имейте мир со всеми».

После воскресной литургии батюшка Геннадий обращался к прихожанам с проповедью. С каким вниманием вся церковь слушала его! С какой верой и искренностью говорил он. Иной раз рыдания перехватывали горло проповедника.



Мы видели, как отец Геннадий жалеет нас и плачет о нас, грешных.

Он прощал нас, прощал наши слабости, наши немощи. исповедовал он всегда дважды – утром рано тех, кто пришёл на службу вовремя, и после «Отче наш» – опоздавших. Слушать его исповедные слова хо-

телось всегда. Говорил он часто одно и то же, но я всегда находила в его словах что-то новое.

Получить от него благословение было счастьем для каждого. Была уверенность, что благословляет тебя Господь через своего верного служителя. С каким благоговением целовали мы крест и руку батюшки. Это была рука могучего истинного русского богатыря, который успевал и церковь свою подновлять, и церковный дом строить, и картошку садить, и огурцы поливать.

Как живое растение тянется к теплу и свету, так и люди, узнавшие отца Геннадия, тянулись к нему всем сердцем и душой. Я не перестаю благодарить Господа Бога за Его великую милость, что на моём жизненном пути довелось иметь такого духовного пастыря. Как мудрый, любящий отец укреплял он в нас веру. Как добрый садовник старался взрастить он в наших душах семена любви и милосердия, боролся с вредными сорняками - грехами и пагубными страстями. Он был истинным пастырем наших душ. Как много он хотел сделать! Как много не успел!»

Со святыми упокой, Господи, душу протоиерея Геннадия и сотвори ему вечную память.

### поздравления

| 19 марта  | протонерея Димитрия Шмелёва     |
|-----------|---------------------------------|
|           | с днём рождения                 |
| 22 марта  | священника Валерия Шабанова     |
|           | с днём тезоименитства           |
| 30 марта  | протонерея Алексия Бондарева    |
|           | с днём тезоименитства           |
| 31 марта  | протонерея Димитрия Подорванова |
|           | с днём рождения                 |
| 31 марта  | священника Павла Малкина        |
|           | с днём рождения                 |
| 4 апреля  | священника Павла Малкина        |
|           | с днём иерейской хиротонии      |
| 14 апреля | священника Вадима Калямина      |
|           | с днём рождения                 |
| 16 апреля | протонерея Виталия Пелишенко    |
|           | с днём рождения                 |
| 22 апреля | протонерея Вадима Сорокина      |
|           | с днём тезоименитства           |
| 22 апреля | священника Вадима Пименова      |
|           | с днём тезоименитства           |
| 22 апреля | священника Вадима Калямина      |
|           | с днём тезоименитства           |
| 29 апреля | священника Владимира Поджидаєва |
|           | с днём рождения                 |
|           |                                 |

### **САЙТЫ ХРАМОВ**

blagoistr.ru — Истринское благочиние // покровскийхрам-рубцово.рф — Покровский храм в селе Покровское-Рубцово // voznesenieistra.ru — Вознесенский храм в городе Истра velednik.ru — Сергиевский храм в селе Веледниково // hramrozhdestva.ru — Христорождественский храм в селе Рождествено // glebovokhram.ru — Казанский храм в селе Глебово istra-mironositsy.prihod.ru — Мироносицкий храм в городе Истра // hramvsnegiryah.ru — Серафимовский храм в поселке Снегири // lamishino.ru — Казанский храм в селе Ламишино eremeevohram.pravorg.ru — Вознесенский храм в селе Еремеево // znamenie.org — Знаменский храм в селе Холмы // essentiality.ru — Христорождественский храм в селе Филатово pokrov-ogn.ru — Покровский храм в селе Огниково // pavlovskayasloboda.ru — Благовещенский храм в селе Павловская Слобода // troica-istra.ru — Троицкий храм в селе Троицкое polevshina.cerkov.ru — Казанский храм в селе Полевшина // boriso-gleb.ru — Борисо-Глебский храм в селе Куртниково // hram-yurkino.ru — Христорождественский храм в селе Юркино hram-sadki.prihod.ru — Предтеческий храм в селе Садки // darnahram.ru — Крестовоздвиженский храм в селе Дарна // vshram.ru — Всехсвятский храм в ЖК «Новоснегирёвский» ynical.org — Преображенский храм в селе Бужарово // hram-an.ru — Александро-Невский храм в поселке Княжье озеро // kifa-savl.cerkov.ru — Петропавловский храм в селе Никулино voronino-hram.cerkov.ru — Сергиевский храм в поселке Монолит // cerkovpetraipavla.ru — Петропавловский храм в селе Новопетровское